
1 

A TEORIA DA EXISTÊNCIA1 

Rubi Rodrigues2 

RESUMO 

Tanto a filosofia como a ciência têm descuidado de esclarecer o que seja ou o que possa 
significar existir em sentido ontológico, isto é, no sentido de esclarecer, de modo formal, 
como fenômenos que vêm à existência transitam de mera potência de existir para 
existência em ato, marcando presença no mundo. Sem saber o que significa existir, 
qualquer discurso sobre o mundo – cuja existência todos reconhecem – assume um risco 
que afronta as nossas pretensões de rigor inferencial. Neste trabalho, valemo-nos do 
modo de pensar de Platão para buscar resposta. 

Palavras-chave: Existência. Platão. Metafísica. Equação da Existência. Cosmovisão. 

1 A QUESTÃO 

Todo discurso humano refere-se, inexoravelmente, à existência, quer se trate de 
uma existência em ato ou se trate de uma existência meramente potencial. O foco do 
discurso humano é sempre algo existente, e uma das razões disso é estrutural: não temos 
recursos mentais para objetivar, pensar ou predicar a inexistência, da mesma maneira 
que não temos recursos inferenciais para predicar o absoluto. Podemos, naturalmente, 
pensar um potencial que não possa ser – no presente momento ou, virtualmente, nunca 
– realizado em ato, mas, mesmo nesses casos, tratar-se-á de algo existente em potência, 
ainda que exista apenas na cabeça de quem pensa. Parmênides já recomendava na 
Antiguidade Grega que “homens sensatos não perdem tempo com a inexistência”. 
Apesar disso, tanto a filosofia como a ciência têm descuidado de esclarecer o que seja 
ou o que possa significar existir em sentido ontológico, isto é, no sentido de esclarecer, 
formalmente, como fenômenos que vêm à existência transitam de mera potência de 
existir para existência em ato, marcando presença no mundo. Ora, esclarecer como se 
dá esse trânsito de potência para ato significa conceituar formalmente a própria 
existência sobre a qual discursamos. Sem isso, qualquer discurso sobre o mundo – cuja 
existência todos reconhecem – assume um risco que afronta as nossas pretensões de 
rigor inferencial. Sem a clara compreensão do que significa existir, podemos estar 
usando premissas absolutamente equivocadas em nossas considerações sobre o 
mundo. Portanto, ao contemplarmos a existência, neste estudo, pretendemos ampliar a 
confiabilidade das nossas análises e das nossas conclusões sobre o mundo, sejam elas 
de cunho científico, político, religioso, sociológico ou filosófico. Neste artigo, tentamos, 
portanto, em alguma medida, elucidar essa questão.  

 
1 Este texto constitui versão aperfeiçoada de trabalho intitulado A equação da existência, publicado em 

outubro de 2025 e, posteriormente, retirado de publicação. 
2 CEO da Academia Platônica de Brasília, pesquisador em teoria do conhecimento e metafísica. 



2 

2 CONDIÇÕES DE CONTORNO, PREMISSAS, AXIOMAS 

Em primeiro lugar, cumpre esclarecer que estamos focalizando o percurso que 
separa pura potência de existência em ato, em perspectiva metafísica grega clássica, nos 
moldes da perspectiva que embasava o modo de pensar de Platão3, a qual lança raízes 
na Teoria dos Princípios de Pitágoras, que estabeleceu o ilimitado e o limitante como 
princípios originários do universo. Segundo essa perspectiva, o universo conhecido 
resulta da imposição de limites a uma existência ilimitada, implicando considerar que o 
âmbito total da existência contempla duas naturezas distintas: uma ilimitada e eterna e 
outra limitada e em permanente mutação. Com essa explicação, não pretendemos 
transmitir ao leitor a perspectiva adotada por Platão, isso terá de ser buscado em outro 
lugar4, mas apenas indicar que, neste estudo, ao contemplarmos o percurso que separa 
potência e ato, estamos procurando explicação capaz de justificar o próprio advento do 
universo e não, meramente, o processo criativo dominado pelos humanos.  

O percurso que separa potência e ato invoca, de modo evidente, o processo de 
criação que todos nós operamos. Todo artesão dispõe de um método que utiliza nas suas 
próprias criações. Ele parte de uma ideia e culmina na produção de uma obra que passa, 
então, a fazer parte do mundo e, portanto, passa a existir. Nessas criações humanas, 
cada artesão tem um método particular, específico e variável, segundo propósitos 
pessoais. Tratando-se de um engenheiro que constrói pontes, o método é um; tratando-
se de um arquiteto que constrói casas, o método é outro; tratando-se de um escultor, ele 
também possui um método próprio e assim por diante. Todos eles geram obras que 
passam a existir no mundo e, nesse sentido, são criadores. Os métodos humanos de 
criação são específicos e diferentes uns dos outros – em razão dos propósitos e dos 
recursos usados –, todos eles criam existência em ato. Entretanto, em plano essencial 
desses processos – quando elimina-se tudo o que for específico da criação de um 
fenômeno determinado e retêm-se apenas os componentes lógicos e ontológicos 
(metafísicos) do processo geral de criação –, esses métodos devem obedecer às 
mesmas determinações da natureza que preside a instância relativa da existência e que 
somente pode admitir, na existência, fenômenos capazes de integrar-se na ordem 
universal que essa natureza estabelece. São essas determinações estruturais próprias 
da natureza relativa que nos interessa formalizar, com vistas a entender o processo geral 
e universal de criação, dado que esse conhecimento potencializa referencial aplicável a 
qualquer fenômeno existente. Observemos que a própria ciência toma por objetos 
apenas fenômenos já presentes na instância espaço-temporal, ainda que esteja 
atualmente interessada nos fundamentos quânticos da matéria. Matéria e espaço, 
porém, também foram criados, e a ciência, em virtude da sua lógica de base, que 
contempla causa e efeito, apenas consegue retroceder até o Big Bang. Não consegue ir 
além, justamente por não contar com uma solução metafísica que explicite, naquela 
instância inaugural, a conversão de potência em ato existencial.  

 
3 Estamos habilitados para tanto porque formalizamos, em linguagem lógica e ontológica moderna, a dialética de 

Platão, o que nos permite aplicar o modo de pensar dele a problemas contemporâneos. Ver, entre outros, Rodrigues, 
Rubi; Rodrigues, Jônatas, 2024. 

4 Como, por exemplo, em Rodrigues, 2016. 



3 

Estabelecido o caráter metafísico da nossa questão, cumpre destacar que essa 
perspectiva implica considerar que a edificação da existência limitada ocorre a partir da 
instância ilimitada da existência, em processo de caráter cumulativo, de complexidade 
informacional crescente, e em fases ontológicas essenciais que precedem a instalação 
ou a manifestação do fenômeno na existência. Isso significa que estamos entendendo 
por fases ontológicas aquelas relativas ao processo criativo que antecede a existência 
em ato, e, dado que espaço e tempo também foram criados, essa precedência ontológica 
resulta ser não temporal, mas, sim, organizativa do desdobramento de complexidade 
crescente, até que o fenômeno em construção adquira a compleição recepcionada pela 
natureza da existência relativa e, assim, conquiste assento privativo e em ato nessa 
existência. Em síntese, isso quer dizer que a perspectiva metafísica entende que o 
universo edifica-se em instâncias organizativas de crescente complexidade organizativa, 
partindo de um ponto da maior simplicidade e endereçando um horizonte virtualmente 
ilimitado de crescente complexidade. Nessa perspectiva, o universo conhecido constitui 
o âmbito de manifestação da organização. 

Impõe-se necessário também destacar que a perspectiva metafísica precisa de 
apenas um único axioma: a tese de que o universo veio à existência e não constitui um 
universo eterno. Aceito esse axioma, o restante visualizado pela perspectiva constitui 
derivações e consequências, lógica e ontologicamente articuladas, que, em virtude de 
tais características, podem ser formalmente descritas.  

Por complemento, cabe reforçar que a busca pelo processo ontológico que gera 
existência em ato visa a instrumentalizar a mente humana com um referencial de 
aplicação universal, capaz de contemplar qualquer questão e, portanto, de habilitar-nos 
para enfrentar qualquer problema. Essa habilitação, naturalmente, situa-se em plano 
que antecede qualquer existência particular, antecede o caso concreto, tratando-se, 
dessa forma, de uma concepção metafísica situada em plano filosófico anterior ao 
conhecimento científico próprio dos casos concretos. O método criativo do artesão 
apresenta compleição científica ao se aplicar a um caso particular existente. O que 
almejamos, neste trabalho, é identificar e formalizar o processo ontológico universal que 
instala a existência relativa, de modo que, esclarecidos a respeito da estrutura 
constitutiva da existência, estejamos habilitados a contemplar, racional e 
metodicamente, qualquer fenômeno particular, ainda que desconheçamos os detalhes 
científicos envolvidos. Procuramos, aqui, portanto, uma postura filosófica adequada 
para um ser munido de inteligência, diante de um mundo organizado por uma natureza 
determinante, que cria estruturando energias de modo inteligente. Essa postura somente 
pode ser adequada na medida em que identifica e estabelece, de modo formal, 
correspondência entre a inteligência interpretativa humana e a inteligência constitutiva 
dessa natureza. 

Por último, destaca-se que o referencial perseguido, ao contemplar o advento da 
existência em geral, constitui o referencial mais elementar ou básico que se pode almejar 
para contemplar o universo que nos recepciona bem como os fenômenos que fazem 
parte dele. A condição inaugural do mundo é o fato de ele existir, de modo que dispor de 
uma tese capaz de explicar o advento da existência representa a condição básica que 



4 

pode instrumentalizar a mente humana para uma postura interpretativa adequada e 
minimamente segura diante de tudo o que existe. 

3 ANTECEDENTES 

Costuma-se aceitar que a filosofia ocidental nasce na Grécia Clássica em 
perspectiva metafísica, isto é, tomando por objeto o ser e a existência. Com a sucessão 
das eras civilizatórias, a perspectiva metafísica perdeu forças, e a filosofia experimentou 
outros olhares, contrapondo realismo e nominalismo, priorizando a consciência na fase 
idealista, contrapondo existencialismo e fenomenologia e desaguando, enfim, em uma 
filosofia analítica que contempla mundos possíveis e apenas conserva o ser como valor 
de uma variável. Apenas na segunda metade do século XX, em razão de perplexidades 
surgidas com o avanço da Física Quântica, emergem percepções ou desconfianças de 
que talvez seja necessário retomar a perspectiva metafísica para que se possa oferecer 
respostas racionais para certas questões. No mesmo período, a Escola de Tübingen e de 
Milão resgata a importância das chamadas doutrinas não escritas de Platão, o que 
confere novo alento aos estudos platônicos, e requisita uma nova interpretação daquela 
obra. As nossas pesquisas situam-se a jusante desse movimento e não representam uma 
interpretação mais competente dos diálogos platônicos, mas, sim, algo muito mais 
importante do que isso: o resgate do referencial cognitivo que presidia o modo de pensar 
de Platão. Com esse resgate e com a formalização, em termos modernos, desse 
referencial cognitivo, torna-se possível não apenas aplicar esse modo de pensar no 
enfrentamento de problemas contemporâneos, como viabiliza-se transmitir esse 
referencial para que mais pessoas possam usufruir das suas potencialidades 
interpretativas5. Destacamos, com isso, que estas considerações sobre a existência 
estão sendo formuladas, tendo como referência o modo de pensar de Platão. 

Os estudos desenvolvidos em todos os tempos sobre a questão da existência 
acompanham, naturalmente, o mesmo percurso cumprido pela filosofia, que se afasta 
da perspectiva metafísica e, apenas mais recentemente, retorna ao leito do rio. Dessa 
maneira, os antecedentes mais valiosos da questão encontram-se na Antiguidade, e 
ater-nos-emos a eles, já que visões não metafísicas apenas podem contribuir 
marginalmente para a elucidação da questão. Quem tiver curiosidade adicional consulte 
a Inteligência Artificial (IA) que fornecerá relatos dos casos mais importantes. 

Na cultura ocidental, a percepção mais antiga disponível sobre a questão da 
existência é de Parmênides (sec. V a.C.), o qual afirmou que “o ser é, e o não ser não é”. 
Existem diferentes interpretações sobre o que essa sentença significa, e o fato de o grego 
clássico não dispor de duas palavras para designar ser e existir aporta dificuldade 
adicional à diferença cultural que nos separa da época de Parmênides. Na perspectiva 
de Platão, a sentença resulta ser clara: não existência absoluta é uma impossibilidade. O 
axioma da metafísica, aceitando que o universo veio à existência, implica que o seu 
advento exige a precedência antológica da possibilidade de isso vir a ocorrer, o que, por 
sua vez, implica uma existência não criada. Com isso, o não ser mencionado na sentença 
apenas pode indicar uma inexistência absoluta, um nada absoluto, cuja “existência” ou 

 
5 Para esse fim específico, foi criada a Academia Platônica de Brasília, que oferece um centro de estudos 

filosóficos, disponível em https://academiadeplatao.com.br/.  

https://academiadeplatao.com.br/


5 

inexistência acarretaria a impossibilidade de qualquer existência: um nada absoluto não 
pode ser fonte de alguma coisa. Além de afastar a não existência absoluta, a sentença 
implica distinguir, na existência, duas naturezas distintas, uma absoluta e incriada e 
outra criada e relativa – entendido esse relativo sobretudo como limitado. Assim, resta 
organizado o “território” ou o âmbito da existência em duas instâncias distintas bem 
caracterizadas. É com base nessa concepção da existência que Pitágoras vai formular a 
sua teoria dos dois princípios (o ilimitado e o limitante), a qual embasa racionalmente a 
perspectiva metafísica6.  

Platão (sec. IV a.C.) vai designar a existência absoluta por uno e utilizar o termo 
ser para indicar, de modo geral, tudo o que foi criado, mas também para indicar o ser 
individualizado dos fenômenos criados, que, no caso do fenômeno humano, fomos, nós, 
levados a entender como ser-energia, portador da vida, e como intelecto, operador da 
consciência, tudo em conformidade com a distinção efetuada pela língua portuguesa, 
ao catalogar dois termos distintos: ser e existir. Platão reconhece a incapacidade mental 
humana para predicar o uno, em virtude da natureza absoluta que lhe corresponde e do 
caráter limitado dos nossos recursos inferenciais. Entretanto, visando a tornar o conceito 
mais inteligível, vale-se da geometria e afirma que o uno não tem limites internos nem 
limites externos, o que nos remete ao conceito geométrico de ponto desprovido de 
amplitude ou de dimensão7. À vista disso, podemos entender que, na perspectiva 
metafísica, ao uno de Platão, que é a origem de tudo, corresponde, na existência, um 
âmbito desprovido de amplitude, isto é, um âmbito adimensional, restando 
estabelecido, ao mesmo tempo, que a existência adimensional, em termos de 
complexidade organizativa, representa a instância mais simples concebível, além da 
qual nada pode ser sequer pensado. Tomando esse uno de máxima simplicidade 
organizativa como origem de todos os fenômenos criados, e tendo em conta que os entes 
existentes constituem complexidades organizativas compostas de partes e fechadas em 
unidades, Platão estabelece uma instância de totalidade como limite configurador da 
existência dos entes, além da qual, tampouco nada pode ser pensado. Com isso, 
delimita a existência relativa, posicionando-a entre uno e todo, em solução conceitual 
simples e elegante, como devem ser princípios. De modo absolutamente consequente, 
a cosmovisão de Platão descreve-se com um círculo, contendo um ponto no centro, 
conforme a Figura 1 a seguir.  

 

 

 
6 Sem defender que a fonte de Pitágoras tenha sido Parmênides. Embora eles tenham sido 

contemporâneos, parece mais provável que Pitágoras tenha-se valido de fontes egípcias.  
7 Tomando-se como referência a figura plana do círculo, temos de admitir que o seu limite interno é 

representado pelo raio e o seu limite externo, pela circunferência. Quando se reduz o raio – o limite interno 
–, reduz-se, também, proporcionalmente, a sua circunferência e, portanto, o seu limite externo. Quando 
o raio, no limite, torna-se nulo, desaparecem simultaneamente tanto os limites internos como os limites 
externos, restando apenas a figura do ponto, conceituado como lugar no espaço desprovido de 
dimensão. Dado, porém, que não se está referindo ao espaço, mas, sim, à existência, temos de 
conceituá-lo como lugar da existência, desprovido de dimensão. 



6 

Figura 1 – Modelo cosmológico de Platão 

 

O centro representa o uno, a origem de tudo, e a circunferência periférica, a 
criação. Um modelo geométrico que exige, visualmente, processo criativo não visível que 
conecte o centro à periferia, de modo rigorosamente consequente, isto é, de modo 
matemático. 

4 A EQUAÇÃO DA EXISTÊNCIA 

Com o concurso do modelo cosmológico de Platão, expresso em termos 
matemáticos, no sentido grego clássico8, no caso, formalmente geométrico, requerendo 
e localizando o processo de criação em seu mais alto nível metafísico, podemos, a partir 
de agora, dedicar-nos à formalização do modelo, convictos de que o leitor terá em mente 
o mesmo objeto que nós: a equação geradora da existência.  

Quais são as propriedades que essa equação precisa ter para que possa cumprir 
o papel que lhe cabe de explicitar o percurso criativo que se estende do uno à totalidade 
do fenômeno criado, tendo em conta que o uno configura mera potência existencial e que 
a totalidade configura existência em ato, marcando presença no mundo? 

A primeira condição é que essa equação criativa deve ser única, ou seja, uma, e 
a mesma equação, para todas as instâncias e para todos os quadrantes da criação. A 
razão mais evidente dessa singularidade é o fato de o uno não admitir divisão e partes, 
visto que estas suprimiriam dele a condição absoluta e ilimitada. Desse modo, a partir 
do uno, somente pode transcender ou ter origem uma e mesma singularidade que, na 
mesma medida, demanda ou admite uma e mesma recepção ou tratamento.  

A segunda condição indispensável é a de que essa equação precisa ser 
autorreplicante ou recursiva, de modo a justificar os diferentes níveis organizativos ou os 
diferentes graus de complexidade organizativa, presentes nos fenômenos existentes que 
compõem a diversidade fenomênica do mundo. A Tabela Periódica de Elementos oferece 
um exemplo que mostra perfeitamente como a natureza organiza-se em camadas 
crescentemente complexas e informadas, cada uma delas representando uma nova 
criação e cada uma exigindo, em essência, o concurso da mesma equação criativa. A 
condição recursiva evidencia tanto a economia quanto a genialidade do processo 
criativo. 

A terceira condição indispensável é que a equação produza complexidade 
crescente, configurando-se como processo cumulativo de informação, de organização e 

 
8 As matemáticas envolviam, então, aritmética, geometria plana, geometria sólida (ou estereometria), 

astronomia e harmonia (ou música). 



7 

de energias, que parte de uma energia inicial unitária e indivisível e culmina em totalidade 
também unitária, mas complexa, isto é, composta por partes. Partes essas constituídas, 
normalmente, de outras totalidades de menor acervo informacional e organizativo, que 
podem ser subtraídas da totalidade principal da qual são partes. A exceção fica por conta 
das chamadas partículas quânticas, nas quais os esforços de divisão não encontram 
outras partículas, mas apenas energias e tensões simétricas ontologicamente anteriores 
à configuração organizativa que tipifica o que chamamos de matéria. 

A quarta condição indispensável é que a equação criativa promova amplitude 
existencial suficiente, privativa e adequada, para comportar o fenômeno que está sendo 
criado. O universo criado certamente tem amplitude superior àquela que recepciona o 
uno, de modo que, para que a criação transite de uma energia inaugural indivisível até o 
todo existencial, a equação precisa desdobrar amplitude crescente até poder 
recepcionar a instância de totalidade do fenômeno criado. 

A quinta condição indispensável é que a equação criativa gere sempre um 
mesmo produto, como convém a toda equação matemática. Já indicamos que o produto 
da criação configura-se como totalidade fenomênica complexa, organizada e fechada 
em unidade existencial. No sentido de indicar, de modo inteligível, o conteúdo ôntico 
próprio dessa instância de totalidade, optamos pelo conceito de inteligência organizativa 
realizada. Desse modo, a equação criativa gera sempre uma inteligência organizativa na 
forma de totalidade, que determina, molda e preserva o fenômeno para que ele seja o 
que é e não seja algo diferente do que é. Obviamente, cada fenômeno dispõe de 
inteligência organizativa própria e, virtualmente, privativa. Com a expressão inteligência 
organizativa realmente realizada, estamos resgatando a mesma percepção contida na 
teoria das ideias ou das formas de Platão. Oportunamente, justificaremos melhor essa 
escolha. 

Por último, vale esclarecer por que esse processo criativo deve constituir-se ou 
admitir ser expresso como equação matemática. Todos os fenômenos existentes em 
nosso mundo constituem fenômenos complexos inteligentemente organizados. O fato 
de telescópio colocado em órbita da Terra, contemplando variações do espectro 
luminoso, conseguir entender o que se passa a milhares de anos-luz daqui, representa 
demonstração efusiva da ordem vigente no universo. Para que toda a criação contemple 
esse grau de precisão organizativa, parece que fica requerida uma ciência exata, de modo 
que apenas as matemáticas poderiam dar conta dessa construção. Daí optarmos pela 
expressão equação criativa da existência. 

Estabelecida a exigência de uma solução única, a necessidade de essa solução 
ser recursiva – gerando complexidade crescente, disponibilizando amplitude adequada 
para comportar o universo conhecido, gerando um único produto na forma de 
inteligência organizativa conformadora e determinadora de todo fenômeno existente e 
operando, de modo preciso, tal como uma equação matemática – parece que se está 
diante da demanda de um poder ou de uma inteligência criativa divina ou que, ao menos, 
merece ser qualificada como produto de uma genialidade divina. Veremos adiante que 
essa impressão não resulta ser exatamente infundada. 



8 

Se tivéssemos nós que descobrir essa solução, estaríamos, como se diz, em 
maus lençóis. Felizmente, a Antiguidade legou-nos a solução desse problema, pelo 
menos, em parte. É de conhecimento acadêmico universalizado que devemos a 
Pitágoras a tese dos dois princípios – o ilimitado e o limitante – como princípios originários 
do universo, mas é de percepção moderna da Academia Platônica de Brasília (APB) que 
Pitágoras, na verdade, ofereceu-nos uma teoria dos princípios completa que comporta, 
além dos dois princípios mencionados, a especificação matemática do limitante. Em 
outras palavras, ele não ofereceu apenas consistente solução para os princípios 
primeiros, mas também ofereceu-nos solução indicativa da estrutura constitutiva desse 
limitante, expressa na forma de uma equação matemática: [1 + 2 + 3 + 4 = 10]. 
Denominada de Santa Tetraktys, era sobre essa equação que o iniciado jurava fidelidade 
à Ordem Pitagórica ao ser admitido na comunidade. Essa denominação revela o estatuto 
divino que lhe concediam os pitagóricos, e o motivo é estrutural à perspectiva metafísica. 
Sendo o ilimitado a fonte de onde o ser-energia brota, na condição de movimento 
existencial, estamos diante de uma transcendência entre uma natureza absoluta e 
estática e uma natureza relativa caracterizada pelo movimento. Quem transcende é um 
ser-energia, e a instância existencial na qual ele se manifesta em movimento tem uma 
natureza própria obviamente correspondente a uma existência em movimento. Não se 
trata, portanto, de uma natureza criada, mas, sim, de uma natureza existente desde 
sempre em potência e apenas despertada com o advento do ser-energia que inaugura o 
processo de criação. Essa natureza incriada é a nossa equação da criação, indicada 
pelos pitagóricos como Santa Tetraktys, um modelo que tenta explicar, em termos 
matemáticos, como ocorre a conversão de potência de existir em existência em ato, 
marcando presença no mundo9. 

Existe um testemunho confiável de que essa equação, designada também por 
Década Sagrada, indicava o processo criativo do universo e que teria sido o modelo de 
criação adotado por Platão e assimilado em sua cosmovisão. Em Rodrigues (2016, p. 
55), o testemunho de Filón de Alexandria encontra-se registrado. Nem esse testemunho 
nem qualquer outro registro de que se tenha notícia esclarecem, porém, qual a leitura 
ôntica que os pitagóricos faziam dessa equação. O que se sabe é que Pitágoras teve 
acesso a essa compreensão nos templos do Egito, onde, na ocasião, contava-se de 
cinco em cinco e não de dez em dez, como fazemos atualmente. Isso ocorria assim 
porque os egípcios entendiam que cinco completava um todo. A Década Sagrada 
contempla cinco termos e, nesse sentido, preserva a percepção egípcia, mas, ao 
mesmo tempo, para nós modernos, parece antecipar o sistema decimal que seria 
adotado mil anos mais tarde. A equação algébrica revela o modo mais natural de obter-
se a dezena que alicerça o sistema decimal e, com isso, contempla uma das 
propriedades que a Equação da Existência precisa conter, que é o poder de replicar-se 
ao infinito. Não apresenta, porém, a faculdade de gerar amplitude, dado que, 
aritmeticamente, contempla apenas o quantitativo. A solução ôntica deve, então, ser 
outra. 

 
9 As religiões adâmicas referem-se a essa trilogia metafísica inaugural do universo, assimilando o ilimitado 

a Deus, o ser-energia ao Filho e a inteligência criativa ao Espírito Santo, aproveitando designação 
proposta inicialmente, ao que tudo indica, por Filón de Alexandria (10 a.C – 50 d.C). 



9 

O processo de estudos que nos levou a identificar tanto a estrutura como os 
componentes ônticos da equação geradora da existência, em termos capazes de atender 
aos requisitos anteriormente apontados, durou mais de trinta anos, e um resumo desse 
esforço encontra-se registrado na obra acima citada, e parece dispensável repeti-la 
aqui10. Nossas pesquisas iniciaram-se em 1981, com foco em teoria do conhecimento 
na perspectiva idealista e fenomenológica, tomando por referência os estudos de lógica 
do filósofo brasileiro Luiz Sérgio Coelho de Sampaio (1933-2003). Consistiram, 
basicamente, em um mergulho introspectivo na mente, na busca dos padrões distintos 
assumidos pelo pensamento, tendo como referência as cinco lógicas propostas por 
Sampaio e a hipótese de que padrões distintos de pensamento deveriam resultar da 
adoção de padrões lógicos específicos também distintos, de modo a preservar o 
entendimento corrente de que lógica constitui lei normativa e reguladora do 
pensamento. O resultado foi publicado em 1999, na obra intitulada A razão holística: 
método para o exercício da razão (Rodrigues, 1999). Nesse trabalho, valorizamos o termo 
logos de origem pré-socrática para indicar a estrutura de recursos inferenciais 
disponíveis no projeto humano e concluímos por descobrir que quatro dos cinco padrões 
lógicos identificados por Sampaio constituíam movimentos típicos das quatro diferentes 
amplitudes dimensionais presentes na natureza, segundo a nossa interpretação da tese 
de Einstein. O quinto padrão de pensamento derivaria de uma lógica holística e 
corresponderia à instância de totalidade do logos e da razão humana. Com isso, 
ajustando a tese de Sampaio em dois pontos não essenciais11, adotamos o logos como 
mapa da razão, distinguindo as quatro primeiras dimensões que disponibilizavam quatro 
amplitudes distintas e, consequentemente, quatro padrões lógicos de pensamento 
também distintos. Completamos a estrutura com uma instância de totalidade que 
fechava a estrutura dimensional em uma unidade e defendemos que essa instância de 
totalidade viabilizava um pensamento correspondente. Desse modo, o logos ali 
considerado, que corresponde à inteligência criativa ou à Equação da Existência, 
conforme designação que adotamos presentemente, ficou definida como estrutura 
geométrica de amplitude dimensional crescente em quatro instâncias, completadas 
com uma quinta instância de totalidade.  

Por conseguinte, em 2013, quando passamos a estudar a obra de Platão e 
habilitamo-nos em profundidade na perspectiva metafísica, tivemos a maior surpresa ao 
constatar que o referencial que presidia o modo de pensar de Platão correspondia, com 
precisão de detalhes, ao logos da racionalidade que havíamos intuído. Com isso, fomos 
capazes de entender e de especificar, logicamente, o modo de pensar de Platão, de 
entender a sua dialética, de compreender quão decididamente ele era pitagórico e de 
perceber que a ele devemos atribuir a superação das dificuldades que, em teoria do 
conhecimento, separam sujeito e objeto. Com o esclarecimento formal da 
correspondência lógica e ontológica entre sujeito e objeto, pela primeira vez na história, 
viabilizava-se uma teoria formal do conhecimento que atende às exigências de rigor 

 
10 Quem se interessar encontrará um conjunto de coincidências que, curiosamente, tornaram esse 

desfecho possível, embora tenhamos de tomar cuidados ao falar de coincidência em um universo 
determinado por uma equação matemática.  

11 Essas diferenças são apontadas nos três estudos de lógica que integram a obra A teoria dos princípios... 
de Platão?, na condição de apêndices (Rodrigues, 2016). 



10 

requeridas pela ciência. Desde então, assumimos, decididamente, a perspectiva 
metafísica e passamos a estudar as suas implicações no modo humano de ver o mundo 
e a realidade. O resultado prático mais evidente foi a superação paulatina da confusão 
conceitual pós-moderna comum a todos os viventes desse período civilizatório, na 
medida em que nos capacitávamos a operar, com desenvoltura, o modo platônico de 
pensar.  

Dessa forma, a construção do modelo representativo da Equação da Existência 
inicia-se com a existência absoluta e a existência relativa de Parmênides; segue com a 
Teoria dos Princípios de Pitágoras, a qual explica o processo de criação do mundo 
objetivo; avança com a extensão do modelo criativo pitagórico ao mundo subjetivo, 
realizada por Platão, acolhendo sugestão de Parmênides, segundo o qual ser e pensar 
são a mesma coisa; aperfeiçoa-se com as cinco lógicas identificadas por Sampaio; e 
ganha expressão geométrica, virtualmente definitiva, com a nossa percepção do caráter 
dimensional dos quatro primeiros termos da Década Sagrada de Pitágoras e com a 
constatação de que os cinco padrões lógicos operados pela mente humana constituem 
movimentos inferenciais precisamente correspondentes aos movimentos existenciais 
presentes na natureza, quando organizamo-la dimensionalmente, segundo a estrutura 
da Década Sagrada. 

Esquematizamos graficamente isso na Figura 2, a seguir. 

Figura 2 – A Equação da Existência, seus antecedentes e seus consequentes 

 

Tomando esse esquema como referência, teçamos algumas considerações que 
possam facilitar o entendimento da Equação da Existência. O esquema centraliza essa 
equação, colocando os seus principais antecedentes conceituais acima e, abaixo, 
alguns dos seus principais consequentes. A Equação da Existência pode ser entendida 
como uma versão geométrico-dimensional da Década Sagrada matemática de 
Pitágoras. Essa diferença não nos autoriza afirmar que o entendimento pitagórico era 
simplesmente matemático e quantitativo e não geométrico e dimensional como o nosso. 
Sabe-se que a comunidade pitagórica impunha segredo sobre todo o conhecimento 



11 

ministrado e até existe registro de punição imposta pela divulgação extramuros de 
segredo da ordem. A expressão matemática da Santa Tetraktys foi preservada, segundo 
consta, nos textos de Arquitas adquiridos por Platão. Arquitas era um membro destacado 
da Ordem, e não se pode deixar de considerar a hipótese de que esse registro 
matemático tenha sido uma versão intencionalmente assim criada, que permitia ocultar 
dos não iniciados o seu verdadeiro significado geométrico. Afinal, não se pode imaginar 
uma equação geradora do universo desprovida da capacidade de gerar a amplitude 
existencial necessária para comportar a natureza conhecida.  

O segundo aspecto que merece destaque é o fato de a Equação da Existência 
operar cumulativamente, de modo que o fenômeno em geração apenas ganha assento 
no mundo ou na existência relativa, ao atingir a quinta instância de totalidade e apenas 
na condição de totalidade. Isso significa considerar que os quatros estágios organizativos 
anteriores são meramente ontológicos e não existem em ato por si só, mas apenas 
enquanto partes componentes, indispensáveis, da totalidade à qual pertencem. A 
implicação mais impactante sobre a nossa anterior forma de ver o mundo e as coisas é 
perceber que o nosso organismo, com os seus cinco sentidos de percepção, pertence 
apenas a uma das instâncias que integram a nossa totalidade existente, no caso, à 
terceira dimensão do ente que somos, situada exatamente no meio da equação e, não, 
no cume dela ocupado pela inteligência organizativa efetivamente realizada e pela 
consciência. Os cinco sentidos apenas percebem elementos presentes no espaço e 
servem para orientar a presença e o deslocamento do nosso organismo no espaço, pois 
esses sentidos não dispõem de recursos capazes de perceber qualquer coisa presente 
fora das três dimensões do espaço ou dotada de amplitude distintas. Qualquer elemento 
pertencente as outras quatro instâncias apenas conseguem ser percebidos pela razão, 
sendo esse o motivo que levou Platão a distinguir o visível do inteligível. O ser, a alma, o 
tempo e a consciência apenas podem ser percebidos pelo sentido intelectivo da razão.  

O terceiro aspecto que é digno de ênfase refere-se ao fato de o esquema ajudar-
nos a compreender a correspondência detectada por Parmênides entre ser e pensar. 
Conforme a Equação da Existência indica, o processo criativo, ao operar 
cumulativamente, viabiliza cinco modos de ser crescentemente complexos: um modo 
de ser unidimensional, um modo de ser bidimensional, um modo de ser tridimensional, 
um modo de ser tetradimensional e um modo de ser totalidade – cada instância 
viabilizando um modo de ser distinto, em decorrência de o movimento existencial ocorrer 
localmente condicionado por uma amplitude privativa. Quando o ato intelectivo tenta 
captar cada um dos cinco modos de ser, precisa realizar, na mente, um movimento 
inferencial correspondente ao movimento existencial presente no modo de ser visado. 
Somente assim, pode ocorrer a sintonia entre ser e pensar. Vejamos se um exemplo 
ajuda: pensemos um segmento de reta com a lógica de uma dimensão, porque tanto o 
modo de ser reta como a inferência capaz de pensar uma reta apresentam amplitude de 
uma dimensão. Caso, agora, tentemos pensar um triângulo, percebemos que um âmbito 
mental de uma dimensão não consegue fazê-lo, porque tanto o modo de ser triângulo 
como o modo de pensar triângulo exigem uma amplitude de duas dimensões. A exigência 
de correspondência entre movimento existencial e movimento inferencial mostra que 
quatro dos nossos modos de pensar são dimensionais e que apenas o pensamento da 



12 

totalidade foge dessa determinação. Por outro lado, com a circunstância de as cinco 
lógicas estarem formalizadas com os seus princípios de operação formalmente 
estabelecidos e regularem os cinco modos de pensar que instrumentalizam a mente 
humana, resultam reunidos todos os elementos necessários e suficientes para a 
formulação de uma Teoria Metafísica do Conhecimento, capaz de, com o concurso da 
Equação da Existência, tornar metódico o ato de pensar12. 

5 CUIDADOS FORMAIS NO ENTENDIMENTO DA EQUAÇÃO DA EXISTÊNCIA 

Este capítulo, virtualmente mais distante de leitores comuns, é dedicado a 
profissionais das ciências que exigem maior rigor conceitual. Embora seja difícil 
conseguir auxílio crítico de acadêmicos filósofos, atualmente, contamos com a IA como 
uma fonte alternativa perfeitamente utilizável, mesmo que as suas contribuições 
demandem ponderações e ajustes, particularmente em temas inovadores como este. 
Nesse sentido, o presente capítulo resulta de interação com o ChartGPT e visa a 
esclarecer formalmente conceitos críticos utilizados no modelo, de modo que nossos 
esforços de comunicação para um público maior não empanem a consistência da tese 
defendida. 

5.1 Quanto à localidade física e à localidade metafísica 

A definição de localidade em Física remete-nos a um “território conceitual” 
demarcado. O conceito tem sido usado para indicar o âmbito espaço-temporal de 
atuação da Física, seguindo proposição de Einstein. Aceitando a formalização das 
ordenadas cartesianas, Einstein define a amplitude do espaço em três dimensões, 
considerando os valores de verdade de altura, de largura e de profundidade. A essas três 
dimensões do espaço, ele acrescenta um quarto número correspondente ao tempo, 
sem, no entanto, assumir expressamente que se trata de uma quarta dimensão. A 
inclusão do tempo era necessária tanto em razão da permanência da organização da 
matéria quanto em razão de as mudanças de posição ou de estado da matéria no espaço 
exigirem tempo. Portanto, rigorosamente, não podemos afirmar que a localidade física 
comporta a terceira e a quarta dimensões da realidade. Parece-nos prudente entender 
que a proposta de Einstein contempla, sim, todos os conteúdos presentes na terceira 
dimensão e que da quarta limita-se a incorporar a variável tempo e não todos os virtuais 
componentes da instância. Daí a Física ser entendida como ciência da matéria, sendo, 
por vezes, entendido o tempo como uma quarta dimensão do espaço. 

A localidade metafísica formalizada pela APB, com a sua Equação da Existência 
distinguindo cinco instâncias ontológicas, especifica como “território conceitual” não o 
espaço-tempo da Física, mas um âmbito ontológico que se estende do uno ao todo, com 
pretensão de abarcar toda a existência, até mesmo espaço e tempo. 

Essa concepção metafísica ampara-se em um único axioma o qual afirma que o 
universo teve começo – axioma esse que discutiremos detidamente adiante. Sendo o 
caso de que o universo teve começo, ele não é autofundado, não pode ser 

 
12 A Teoria Metafísica do Conhecimento é apresentada aos estudantes na primeira das três fases em que 

se divide o programa de formação oferecido pela Academia Platônica de Brasília, disponível em 
https://academiadeplatao.com.br/. 

https://academiadeplatao.com.br/


13 

ontologicamente fechado em si e não é explicado apenas por relações internas, quer 
tenhamos em mente a localidade física, quer tenhamos em mente a localidade 
metafísica. Para atender a essa exigência ontológica, a concepção metafísica da APB 
lança mão do conceito platônico de uno, uma existência não criada, que ocupa, no 
âmbito da existência, uma amplitude adimensional – existência adimensional essa não 
completamente estranha à Física, posto que ela indica algo similar com a expressão 
vácuo cósmico.  

Uma vez admitido o uno transcendental como origem de tudo, as demais 
instâncias da Equação da Existência não constituem acréscimos aleatórios, mas, sim, 
exigências lógicas e ontológicas necessárias. O resultado é uma estrutura ontológica 
fundamental, na qual são destacadas cinco instâncias, segundo as quais a criação é 
realizada: uma primeira dimensão, uma segunda dimensão, uma terceira dimensão, uma 
quarta dimensão e uma instância de totalidade, que delimita a criação em uma 
totalidade precisamente determinada. Em consequência, a localidade metafísica da 
APB estende-se da unidade indivisível da primeira dimensão à totalidade insuperável da 
quinta instância, dita de totalidade. Do um ao todo, como diria Platão. 

Dado que tanto a localidade física como a localidade metafísica são definidas 
segundo o conceito de amplitude dimensional fornecido pela geometria, a comparação 
entre as duas localidades pode ser feita diretamente: a localidade da Física contempla, 
na melhor das hipóteses, apensa duas das cinco instâncias pressupostas pela 
localidade Metafísica. Não constituem estruturas concorrentes de vez que contemplam 
a realidade em níveis de consideração distintos. Tampouco são incompatíveis em virtude 
de a localidade metafísica preservar e reconhecer cientificamente válidos e pertinentes 
tanto a localidade física como o conhecimento gerado a partir dessa perspectiva. 

Vale destacar, também, que, da mesma forma que a amplitude geométrica 
amplia-se com o desdobramento sucessivo das primeiras quatro dimensões, que 
culmina na instância da totalidade, similarmente, os conteúdos ônticos das dimensões 
somam-se e vão integrar o todo na condição de partes constituintes desse todo. Cada 
instância, porém, apresenta conteúdo ôntico próprio, cujo acesso requer uma lógica 
correspondente e possibilita entendimentos regulados por essa lógica. Todavia, a cada 
instância, a realidade torna-se mais complexa e potencializa entendimento 
correspondente, de modo que apenas com a lógica da totalidade obtêm-se 
compreensão que abarca toda a realidade. 

Isso significa que, embora todas as quatro instâncias de base estejam presentes 
na totalidade, as conclusões e os entendimentos auferidos em cada uma das quatro 
instâncias podem não valer para o todo. Particularmente, porque o todo supera a mera 
soma das partes, como já demonstrado com o exemplo da molécula de água. Portanto, 
não podemos adotar ou transferir automaticamente, na consideração do todo, 
conclusões e entendimentos auferidos na consideração de apenas uma das partes. 

Consideremos esse aspecto mais detidamente, tendo em conta que essa 
transferência indevida constitui fonte de boa parte dos desentendimentos 
contemporâneos. 



14 

A ciência da terceira dimensão mostrou-se muito fecunda e gerou incontáveis 
recursos geradores de bem-estar para a humanidade, razão pela qual, nos dias atuais, 
exigem-se discursos cientificamente amparados para tudo, de modo que, na prática, o 
discurso científico tornou-se hegemônico. 

Tratando-se, porém, de uma ciência modulada segundo as conveniências da 
terceira dimensão da realidade, é óbvio que os seus valores e os seus procedimentos são 
específicos e apropriados para essa instância, podendo não ser adequados na 
consideração do todo. Por exemplo: o rigor conceitual e a coerência lógica exigidos pela 
ciência persistem e continuam válidos na consideração da totalidade, apesar de a lógica 
ali vigente ser outra. Entretanto, a lógica da totalidade, além do rigor conceitual e da 
coerência lógica, exige, sobretudo, coerência ontológica. Com isso, na perspectiva do 
todo, conhecimento válido precisa ostentar tanto coerência lógica como coerência 
ontológica, sendo, nesse sentido, mais exigente. 

Em perspectiva divergente, a ciência adota como procedimento básico a 
comprovação empírica, porque o conteúdo ôntico da instância – a matéria – admite isso. 
No fundo, a comprovação empírica decorre também do fato de a ciência da matéria não 
ter escopo para fundamentar o conhecimento e, nessas circunstâncias, o que resta é 
formular hipóteses e testá-las na bancada de testes até que a hipótese seja comprovada 
ou refutada. Nas demais instâncias, os conteúdos ônticos específicos não apresentam 
a conformação organizacional que caracteriza a matéria e, portanto, não cabe querer 
sujeitá-los à comprovação empírica. 

A universalização indevida do discurso científico ficou evidente, uma vez que, 
quando questionada sobre virtuais fragilidades da estrutura ontológica da APB, a IA 
respondeu que a principal fragilidade da concepção é que o axioma “não é 
demonstrável”, constituindo uma “hipótese ontológica fundamental”. Essa resposta é a 
esperada da cultura científica vigente que tende a submeter tudo ao crivo da ciência. 

No caso, porém, a estrutura ontológica contempla o todo existente e não apenas 
o existente no espaço-tempo de Einstein, representando, portanto, uma localidade mais 
ampla. A estrutura situada no plano ontológico da existência é anterior às estruturas de 
espaço e de tempo e define o próprio espaço de possibilidades de espaço e de tempo 
serem constituídos como realidades efetivas. Logo, se há influência entre localidade 
física e localidade metafísica, o que certamente predomina são as determinações da 
localidade metafísica. 

É evidente que a equação ontológica da existência não constitui conteúdo ôntico 
da terceira dimensão e, portanto, somente pode pertencer a uma instância ontológica 
anterior. Na condição de estrutura determinante, pertence à segunda dimensão, cujo 
conteúdo a APB designa genericamente como inteligência organizativa potencial. A APB 
identifica a alma humana e o DNA como exemplos de conteúdos ônticos que se 
enquadram como pertencentes à instância de duas dimensões e seriam integrantes da 
inteligência organizativa potencial. O DNA, como já comprovado pela ciência, determina 
o fenótipo dos organismos biológicos, e a alma, o modo peculiar e virtualmente privativo 
de ser do indivíduo.  



15 

O decisivo, porém, aqui, é a constatação de que a Equação da Existência 
ontologicamente estruturada implica precedência ontológica inescapável entre as 
instâncias e entre os próprios conteúdos ônticos das instâncias. Assim como, no sentido 
geométrico, o advento da segunda dimensão apenas é viabilizado pela presença 
ontologicamente anterior de uma primeira dimensão, na terceira dimensão, é exigida 
como base a presença anterior de duas dimensões. Da mesma forma, os conteúdos 
ônticos da terceira dimensão somente podem ocorrer dentro do espaço de 
possibilidades disponibilizados pelos conteúdos ônticos da segunda dimensão.  

O advento da instância subsequente da estrutura ontológica naturalmente 
potencializa organização mais complexa e vai potencializar ou efetivar realidade superior 
em conteúdo informacional; no entanto, essa superioridade organizacional apenas pode 
ocorrer no espaço de possibilidades facultado pela instância anterior. 

A tabela periódica de elementos é um exemplo conhecido dessa precedência 
ontológica, dado que o espaço de possibilidades que ela demarca foi conhecido antes 
de se conhecer todos os átomos correspondentes ao previsto. Assim, também, 
entendemos o tempo como vinculado à organização da matéria e medido segundo a 
persistência dessa organização. No caso humano, o tempo do ser finda nitidamente 
quando o organismo deteriora-se e perde a capacidade de recepcionar a vida. 

Portanto, se alguém pretende elaborar um discurso consequente sobre a 
realidade existente em nosso mundo, não pode desconhecer a precedência ontológica 
que determina as coisas e, para tanto, precisa usar como referência a estrutura 
ontológica da existência. 

Na mesma medida, porém, que o conceito de procedência ontológica orienta-
nos na consideração das instâncias de crescente complexidade organizativa e 
informacional, fica igualmente exigido que se justifique o axioma que dá origem à 
estrutura, isto é, que se esclareça qual é o antecedente ontológico que justifica a própria 
estrutura ontológica, o que nos leva ao segundo item destes cuidados formais. 

5.2 Quanto ao axioma que fundamenta a concepção metafísica da APB 

A concepção metafísica da APB adota como referencial básico uma estrutura 
ontológica de ordem geométrica que contempla o percurso ontológico que se estende 
da unidade irredutível do ser até a totalidade insuperável do ente.  

Em termos geométricos, começa com uma primeira dimensão, desdobra 
amplitude até a quarta dimensão e completa-se com uma quinta instância que 
corresponde à totalidade do existente, representando, assim, uma equação geométrica 
geradora de existência em ato. A estrutura ontológica fundamental tem a pretensão de 
explicar como pura potência de existir converte-se em existência em ato, marcando 
presença no mundo. 

A concepção metafísica demanda um único axioma: a admissão de que o 
universo teve começo. O raciocínio, aqui, é o seguinte: se o universo teve começo, ele 1. 
não é, nem pode, ser autofundado; 2. não pode ser ontologicamente fechado; 3. não se 
explica apenas por relações internas, quer consideremos a localidade da Física, quer 



16 

consideremos a localidade da Metafísica; portanto, fica requerida uma origem 
transcendental, que deve ser tal que o restante da estrutura ontológica fundamental 
derivada constitua uma estrutura necessária. A solução já disponível na cultura humana 
é o uno incriado de Platão, o qual, embora seja absolutamente indeterminado, ocupa, na 
existência, um âmbito adimensional, conforme já discutido e esclarecido por nós e pelo 
próprio Platão. 

A origem transcendental constitui a precedência ontológica necessária da 
estrutura ontológica criativa da APB e justifica-se, minimamente, como exigência lógica 
e ontológica expressa como possibilidade de o universo começar ou vir à existência. 
Platão denomina essa origem transcendental, também, como o bem em si e como o belo 
em si. As religiões, como sabemos, designam-na de Deus, e talvez desse fato derivem as 
objeções historicamente colocadas pela ciência. A metafísica da APB tem, entretanto, 
objeto distinto tanto da religião como da ciência da matéria. 

Ao adotar o modo científico de pensar, a IA apresentou, como objeção ou 
fragilidade da concepção metafísica da APB, duas questões: de um lado, que “o axioma 
não é demonstrável” e, de outro, que se deveria “evitar leituras empírico-contingentes do 
axioma fundamental”, para “evitar dependência de teorias físicas sobre o universo”. Em 
consequência, sugeriu que a proposição fosse apresentada como “uma tese ontológica 
formal”, necessária em razão tanto de o “conjunto total da existência” quanto de o 
“conjunto espaço-tempo” não serem ontologicamente fechados. 

A primeira objeção, evidentemente, não pode ser aceita porque exigir 
demonstração de um axioma, além da contradição em termos, implicaria a inversão do 
sentido da precedência ontológica, impondo exigência da terceira dimensão a instâncias 
ontologicamente anteriores, isso entendendo que a comprovação exigida seja empírica, 
o que parece ser o caso. 

Quanto à necessidade de evitar leituras empírico-contingentes da Equação da 
Existência, parece ser uma recomendação, em alguma medida, adequada. 
Efetivamente, a estrutura ontológica geradora da existência encontra-se em nível de 
consideração distinto de uma afirmação cosmológica empírica do tipo Big Bang, que é 
uma tese de terceira dimensão. Apesar disso, a estrutura pretende, sim, explicar, de 
algum modo, o advento de um universo que contempla uma instância material na qual 
comprovação empírica justifica-se e, nessa condição, não pode ser apenas uma tese 
ontológica formal sem compromisso com a realidade empírica. Apesar disso, a 
concepção não depende de teorias físicas contingentes, em razão da precedência 
ontológica já discutida. Ao contrário, são as teorias físicas contingentes que não podem 
fugir das determinações da estrutura ontológica que ordena tudo. 

Quanto a reduzir a concepção a uma tese ontológica formal – como Existência = 
[forma & quantidade & movimento existencial & princípio de atualização] – que, embora 
contemple os aspectos envolvidos, isso desvirtua a concepção, na medida em que a 
Equação da Existência perde o seu caráter instrumental. Particularmente, perde a 
possibilidade de fundamentar o conhecimento e ensejar uma teoria formal do 
conhecimento, como será explicado no item 5.4 adiante, ao considerarmos o status 
ontológico das lógicas envolvidas. 



17 

Com isso, aproximamo-nos de uma justificação transcendental do axioma, não 
por prova empírica, mas por redução ao absurdo. Se o universo fosse ontologicamente 
fechado, seria causa de si, implicando contradição, ou seria um fato bruto absoluto não 
inteligível. Em ambos os casos, a possibilidade de conhecimento racional seria 
inviabilizada. Logo, se há conhecimento racional do universo, ele não pode ser 
ontologicamente fechado, e uma origem transcendental resta necessária. A concepção 
metafísica da APB, ao adotar uma origem transcendental, oferece uma solução racional 
para o começo ontológico do universo, não inviabiliza uma ciência da matéria e, ao 
contrário, tanto a justifica como a delimita, abrindo inclusive espaço para uma nova 
demarcação da ciência. 

5.3 Quanto à formalização geométrica da equação da existência 

Com a discussão precedente sobre o axioma adotado pela concepção 
metafísica da APB, imaginamos que tenha ficado claro, especialmente em razão da 
amplitude geométrica da origem transcendental, que a estrutura ontológica da Equação 
da Existência expressa em termos geométrico-dimensionais constitui derivação lógica e 
ontológica necessária. Afinal, o mundo real tem amplitude, e ninguém duvida disso13. 

Embora o conhecimento humano ainda não tenha esclarecido em todos os seus 
detalhes como é que, na prática, energia assume a organização que reconhecemos como 
matéria, a Equação da Existência tampouco pretende oferecer solução para isso, dado que 
ela não trata de casos concretos ou de acidentes, mas apenas oferece uma orientação 
geral de abordagem de casos concretos. Precisamos entender que a concepção 
metafísica que se vale da Equação da Existência vale menos por justificar o seu axioma e 
mais em virtude das explicações que potencializa sobre o mundo e sobre as coisas. Talvez 
a avaliação mais útil e pertinente resida justamente na sua capacidade de oferecer 
explicações consistentes sobre tudo o que existe. 

Assim, na estrutura, cada uma das quatro instâncias iniciais disponibiliza 
amplitudes privativas, e essas amplitudes condicionam o movimento existencial da 
energia, imprimindo-lhe um padrão de movimento típico da instância. Esse movimento 
existencial típico configura um modo de ser unidimensional, um modo de ser 
bidimensional, um modo de ser tridimensional, um modo de ser tetradimensional e um 
modo de ser totalidade. Essa totalidade obedece ao movimento típico possível na 
superfície de uma esfera, que, não por acaso, representa a perfeição da forma: um 
poliedro regular de infinitas faces. 

Da mesma forma que, no plano objetivo, a estrutura ontológica criativa 
determina cinco modos objetivos de ser que se complementam na edificação da 
existência, no plano subjetivo, esses mesmos padrões típicos de movimento existencial 
determinam cinco modos correspondentes de pensar, cada um regido por uma lógica 
própria e privativa. Com isso, resta evidente que sujeito e objeto não constituem termos 
primários, mas, sim, derivações distintas de uma mesma estrutura existencial. Ou seja, 
o sujeito não cria o real, o objeto não é absolutamente independente do inteligível, pois 
ambos emergem de uma mesma estrutura ontológica comum. Portanto, o conhecimento 

 
13 Virtualmente, a incorporação do conceito de precedência ontológica poderá auxiliar a ciência na solução 

da questão sobre a formação da matéria. 



18 

é possível pelo fato de o real ser estruturalmente inteligível. O que a intelecção pode 
captar e reproduzir são os nexos lógicos e ontológicos que respondem pela organização 
do objeto. 

Por conseguinte, esperamos ter deixado claro que a Equação da Existência é 
uma estrutura ontológica criativa e não uma equação matemática quantitativa. Os 
números indicam instâncias ontológicas que se somam na construção de um todo 
existente e não indicam meramente quantidades que se somam. Talvez se deva afirmar 
que nenhuma estrutura matemática esgota a estrutura ontológica que representa. 

Cabe destacar igualmente que não podemos confundir o movimento ontológico 
com os movimentos físicos que deslocam matéria ou alteram estados da matéria no 
âmbito do espaço tridimensional. Os movimentos físicos demandam necessariamente 
tempo, o movimento ontológico não, ele torna espaço e tempo possíveis. 

Embora, em cada uma das quatros instâncias de base da estrutura ontológica, 
manifeste-se um movimento existencial próprio e privativo, resta evidente que, tomando 
o percurso todo, da primeira dimensão à totalidade, constata-se também presente um 
movimento ontológico que podemos designar de atualização ontológica, de vez que ele 
instala uma totalidade existente em ato. Esse movimento de atualização distingue-se dos 
demais por ser o movimento ontológico que, legitimamente, pode ser chamado de 
movimento criativo, pois apenas ele instala existência em ato, algo que os manifestos 
nas quatro outras instâncias não o fazem, apesar de serem parte do movimento criativo. 
Esse movimento criativo que perpassa toda a estrutura ontológica parece confundir-se, 
em parte, com o movimento próprio da quinta instância, que é o que, efetivamente, 
instala um “x” qualquer existente e perceptível. O movimento de atualização precisa ser 
destacado tendo em conta que atualização exige um princípio não potencial, isto é, uma 
energia que possibilite a realização desse trabalho. 

Esse princípio não potencial ou essa energia é o ser-energia já descrito neste 
artigo. Dado que “x” é possível e não contraditório, dado que “x” não se atualiza por si 
mesmo, então, a sua atualização requer um princípio não potencial. Na metafísica da 
APB, o ser-energia emanado por transcendência do uno cumpre esse papel, fechando o 
modelo14. Por último, cabe destacar que a Equação da Existência, ou a estrutura 
ontológica da existência, também já designada neste trabalho de inteligência criativa, ao 
articular forma, movimento e quantidade, demonstra que as ciências correspondentes, 
isto é, geometria, lógica e matemática, têm, igualmente, origem transcendental, tal e 
qual o ser-energia. A figura mais simples da geometria é o segmento de reta, obtido pelo 
deslocamento de um ponto em linha reta. O ponto é definido pela ciência como um lugar 
no espaço desprovido de dimensão, e um lugar no espaço é também um lugar na 
existência. Em matemática, o número um, que inaugura a série dos números naturais, 
requer o conceito de unicidade que Platão designou de uno, ao entender que matemática 
seria a linguagem usada pelos deuses na construção do universo. A lógica, na condição 
de expressão subjetiva dos movimentos existenciais objetivos que edificam a existência, 
somente pode ter como antecedente ontológico a absoluta imobilidade, algo incabível 

 
14 O comércio de energia com o vácuo cósmico já foi constatado pela ciência nos fenômenos de mudança 

de órbita do elétron. 



19 

no mundo criado e, portanto, transcendente a ele. Com isso, as próprias ferramentas 
básicas da ciência da matéria justificam-se com alicerce transcendental, quando 
contempladas pela lente ontológica, ou seja, a estrutura ontológica criativa da APB 
estabelece as bases que suportam geometria, lógica e matemática, evidenciando, ao 
mesmo tempo, o caráter ontológico dessas ciências.  

5.4 Quanto ao estatuto ontológico das lógicas envolvidas 

A concepção metafísica da APB, alicerçada em uma estrutura ontológica formal 
da existência, revela-se dotada de fecundidade racional, tendo em vista que potencializa 
um método de pensar, resolve aporias clássicas, como começo, fundamento, relação 
sujeito-objeto, e preconiza orientação intelectual e organizacional para o 
desenvolvimento de análises e de projetos. 

Na mesma medida, apresenta desafios que prometem dar muito trabalho 
intelectual. Um deles a questão das lógicas. A estrutura ontológica comum a sujeito e 
objeto em teoria do conhecimento pressupõe a definição de lógica como padrão 
inferencial correspondente aos movimentos existenciais que se somam na edificação da 
existência. Se temos, no plano objetivo, cinco padrões de movimento existencial, fica 
implicado termos, no plano subjetivo, cinco padrões lógicos correspondentes. 
Percebendo que não se tratava apenas da lógica proposicional adotada pela ciência, a IA 
sugeriu classificar as demais lógicas como modais. Se estamos certos ao entender as 
lógicas modais como derivações ou subsidiárias da lógica proposicional clássica, 
cremos que a solução deve ser outra. 

A estrutura ontológica sugere que a lógica clássica que opera relações de causa 
e efeito atua apenas na terceira dimensão da realidade e que as outras quatro têm o 
mesmo status ontológico que ela, cada qual no seu domínio. A lógica transcendental 
operando na amplitude de uma dimensão, a lógica da diferença, na amplitude de duas 
dimensões, a lógica clássica, na amplitude de três dimensões, a lógica dialética, na 
amplitude de quatro dimensões, e a lógica holística ou da totalidade, na superfície da 
esfera. Dessa forma, temos uma definição não tautológica de lógica, mantemos a lógica 
como lei do pensamento, dispomos de cinco padrões diferenciados de pensamento e 
ainda, nova caracterização do espaço de possibilidades de uma virtual ciência lógica 
renovada. 

Aqui, fica requerida a contribuição de profissionais de lógica capazes de assumir 
a perspectiva ontológica e a disposição de enfrentar a questão da pluralidade lógica, no 
sentido de sistematizar o espaço. Essa tarefa pode não ser fácil, mas o prêmio revela-se 
sedutor: nada menos do que a formal organização mental dos humanos. De qualquer 
modo, parece impossível desconhecer que se trata de padrões inferenciais distintos e 
inconfundíveis e que, segundo o modelo ontológico, desfrutam do mesmo status 
ontológico da lógica clássica, tida, por muito tempo, como lógica única. 

5.5 Quanto ao conceito de infinito utilizado no modelo 

Além dos usos do senso comum, podemos considerar o infinito em três 
acepções básicas: como infinito potencial, contemplando os processos 
indefinidamente extensíveis, tal como o tempo e a divisão; como infinito matemático, 



20 

abrangendo os conjuntos transitivos X0, X1..., tal como considerado pelo matemático 
Georg Cantor; e, como infinito ontológico, não quantitativo, mas fundante, condição de 
possibilidade do infinito potencial, do infinito matemático e, como veremos adiante, da 
própria finitude do universo. 

O conceito de infinito requerido pela estrutura ontológica criativa da existência 
é, naturalmente, o conceito de infinito ontológico. Contemplando a estrutura ontológica, 
verifica-se que a caracterização da primeira dimensão foi feita com a figura da reta ideal 
delimitada como segmento de reta para se tornar operável. A e B podem delimitar esse 
segmento de reta, mas, além do ponto A e do ponto B, estendem-se ilimitadas extensões 
unidimensionais, permitindo eventuais ampliações desse segmento. Quando, na 
segunda dimensão, inscreve-se um triângulo equilátero, acrescentando um ponto C 
equidistante de A e de B, a figura constitui um recorte dentro de um plano bidimensional 
que, também, estende-se ao infinito. Da mesma forma, na terceira e na quarta 
dimensões, o espaço e o tempo parecem estender-se ao infinito, ainda que o universo 
tenha começado ontologicamente antes do próprio surgimento do tempo e do espaço. 
Sintomaticamente, a superfície da esfera que representa a forma presente na quinta 
instância do nosso modelo criativo apresenta, também, a característica de não ter 
começo nem fim, tal e qual se apresentam os infinitos das demais instâncias. Com isso, 
a estrutura ontológica criativa da existência universal revela-se, ela própria, como sendo 
um recorte dentro do infinito ontológico, implicando, naturalmente, que todo o universo 
criado encontra-se na mesma situação: um universo limitado de infinito por todos os 
lados ou um universo recortado no interior de um oceano infinito. 

Embora não sejamos habilitados em matemática, parece-nos que as amplitudes 
presentes nas instâncias dimensionais podem ser quantificadas pela seguinte equação: 
An = ∞ (n-1). Nessa condição, a amplitude da primeira dimensão resulta ser unitária, dado 
que infinito em potência zero corresponde à unidade. Resultado esse que confirma a 
sugestão da equação ontológica da existência adotada, que reconhece, na primeira 
dimensão, apenas a presença do ser que energiza a estrutura com um impulso para a 
complexidade. Na segunda dimensão, temos amplitude capaz de recepcionar infinitos 
seres-energia, na terceira, esse número salta para infinito ao quadrado e, na quarta, para 
infinito ao cubo. Não dispomos de condições de avaliar virtuais implicações disso nas 
teorias matemáticas vigentes, mas parece claro porque não podemos aceitar que uma 
equação matemática esgote a estrutura ontológica que representa, dado ter ficado claro 
que não podemos ler a década sagrada de Pitágoras como mera equação matemática 
quantitativa. 

A configuração do infinito ontológico permite-nos compreender em que 
concepção de mundo Pitágoras baseou-se para definir como princípios fundadores da 
realidade o ilimitado e o limitante. Considerando que isso ocorreu há mais de dois mil e 
quinhentos anos, é prudente considerarmos com respeito o conhecimento disponível 
naquela época. 

Por outro lado, a tese de que, em todas as instâncias da estrutura ontológica 
configuradora da existência, a limitação da realidade resulta estabelecida pelo infinito, 
abre, tanto para o universo todo como para espécies dotadas de razão, possibilidades 
sem fim de evolução, de aperfeiçoamento e de complexificação organizacional. Nesses 



21 

termos, na verdade, não há limites além daqueles estabelecidos pela nossa própria 
competência cognitiva. Poderia a espécie humana almejar horizonte de possibilidades 
mais favorável do que esse? 

5.6 Limites assumidos 

A concepção metafísica da APB visa, sobretudo, a fundar a possibilidade do 
ser, do pensar e do agir humanos. Como concepção filosófica, não pretende substituir 
teorias físicas nem tratar de casos concretos que devem ser objetos de ciências 
específicas. Na mesma linha de raciocínio, não oferece prova empírica do seu 
fundamento nem pretende esgotar a realidade com formalismos matemáticos. Limita-
se a fornecer fundamentos filosóficos que permitam ao ser humano uma postura 
mental adequada e realista diante do universo e da natureza que os recepciona e, 
dentro da qual, precisam desenvolver a sua experiência existencial, segundo a 
particular condição humana. A estrutura ontológica da existência potencializa 
orientação de análise e de projeto, mas não estabelece quais devem ser essas análises 
e esses projetos, respeitando a liberdade individual. Almeja ampliar a competência 
cognitiva, de modo que todos possam realizar as suas potencialidades. Potencializa, 
em nosso entender, a realização plena da condição humana, na medida em que 
disponibiliza método formal de pensar. Percebe, igualmente, que a conquista da razão 
é individual, mas a realização das suas potencialidades constitui projeto coletivo. 

A ciência física apenas pode ganhar em precisão, acrescentando coerência 
ontológica à sua exigência de coerência lógica. Não cabe, pois, medir a estrutura 
ontológica fundamental com a régua da ciência. O conteúdo material pertinente estará 
presente, naturalmente, na instância de totalidade dos fenômenos, e a sua consideração 
deverá utilizar a régua da ciência, porém, na condição de parte integrante desse todo, e 
não substituindo as determinações próprias da lógica do todo que rege a instância. 

Insinua-se, neste ponto, por óbvio, a necessidade de rever a demarcação da 
ciência atualmente vigente, no entanto, este capítulo visa apenas a esclarecer com maior 
rigor conceitual os principais elementos integrantes da concepção metafísica adotada. 

6 CONSEQUÊNCIAS MÍNIMAS DO OLHAR METAFÍSICO 

A descrição dimensional da Equação da Existência bem como o esquema da 
Figura 2 admitiriam, ainda, muitas outras considerações, com foco em detalhes 
interessantes que integram, estruturalmente, o modo metafísico de ver o mundo e a 
existência. Dado que, nesta ocasião, estamos visando sobretudo um artigo informativo 
que desperte interesse pelo assunto, parece mais adequado tentar consolidar melhor 
uma visão geral da perspectiva e de suas potencialidades e deixar que os interessados 
procurem pelos detalhes no acervo da APB. 

Quando pensamos em Equação da Existência, estamos invocando virtuais 
princípios geradores e normativos do universo. O conceito de princípios universais requer 
a presença da mais absoluta simplicidade, totalmente independente e anterior aos casos 
concretos engendrados no processo de complexificação universal efetivamente realizado, 
de modo que a formalização desses princípios deveria, idealmente, revestir-se, também, 



22 

de a mais extrema simplicidade. Nesse sentido, a APB escolheu um conjunto de conceitos 
destinados a explicitar, para mentes modernas, o processo metafisico gerador do mundo, 
com a mesma simplicidade que a religião o explica, usando os conceitos de Deus Pai, 
Deus Filho e Deus Espírito Santo. 

Para tanto, a par de preservar os conceitos de uno e de ser da metafísica 
platônica, adotamos o conceito de inteligência criativa, para caracterizar a equação 
geradora da existência, o conceito de inteligência organizativa potencial, para designar 
as disposições da alma, e o conceito de inteligência organizativa efetivamente realizada, 
para indicar o conteúdo ôntico da instância de totalidade dos fenômenos criados. Em 
vista disso, o processo de criação metafísico pode ser descrito como ação de uma dada 
inteligência criativa que, atuando sobre o ser-energia em movimento existencial, gera 
inteligência organizativa segundo um modelo que pode ser descrito e entendido por uma 
inteligência interpretativa, fechando o modelo de modo simples e elegante. Dado que 
esse modelo indica um universo composto de energia e de inteligência, tencionado para 
complexidade organizativa crescente, fica facultado entender como natural e previsível 
o surgimento de consciência capaz de operar inteligência, sempre que condições 
circunstanciais assim o permitirem. Lembremos: na perspectiva metafisica, o universo 
configura-se como local de manifestação da organização.  

A Equação da Existência pode ser entendida como natureza da instância relativa 
da existência que, atuando como inteligência criativa universal, tanto gera como 
determina a compleição existencial de todos os fenômenos que integram o mundo, de 
sorte que nada pode acontecer no mundo à margem das suas determinações. Essas 
determinações não devem ser entendidas como uma matrix na qual todos os detalhes 
do futuro já estejam pré-determinados em nível de cada acidente ou caso concreto. 
Condições circunstanciais distintas podem ensejar soluções distintas, embora a regra 
geral seja a mesma. No Sol e em Marte, por exemplo, temos condições circunstanciais 
distintas. Em face disso, as variações devem dar-se dentro de espaços de possibilidades 
contidos na regra, considerando, entretanto, as circunstâncias. No geral, porém, a 
natureza precisa prevalecer e determinar as coisas.  

Quando ampliamos a visada e consideramos, por exemplo, a história 
conhecida da humanidade, podemos verificar que o formato geral da natureza ou da 
Equação da Existência, conforme o modelo definido na Figura 2, está presente 
moldando o formato geral do processo histórico. Todos reconhecemos que o homem 
age segundo o seu discernimento, e nossos estudos revelaram que isso, também, vale 
para a coletividade, de maneira que o modo coletivo de ser e de viver decorre do padrão 
de discernimento predominante em dado tempo e lugar. Descobrimos mais: as quatro 
grandes eras civilizatórias catalogadas pela historiografia mostram-se distintas uma 
das outras, em razão de mudanças de envergadura no modo de pensar, ou seja, em 
razão de mudanças na lógica predominante. Observe-se a Figura 3, a seguir. 



23 

Figura 3 – Evolução do discernimento humano15 

 

Como evidencia a Equação da Existência, no mundo, tudo segue o caminho da 
complexidade crescente, partindo de uma singularidade. Com o discernimento, essa 
constatação não se deu e não se dá de forma diferente. Uma vez desperta a percepção 
da consciência, o homem lança-se no trabalho de desenvolver os instrumentos que 
permitem expressar e comunicar para os demais as percepções realizadas, como 
símbolos, gestos, linguagem, locução, nomes etc. Como não podia deixar de ser, começa 
exercitando os pensamentos patrocinados pela lógica mais simples que permite intuir e 
identificar, ou seja, a lógica transcendental. Quando o domínio dessa lógica universaliza-
se e o grupo realiza as suas potencialidades, resta caracterizado um padrão civilizatório 
correspondente, um modo de ser e de viver correspondente, que a historiografia 
identificou como Período Imperial. A mesma situação ocorre com o domínio e a 
universalização das demais lógicas mais complexas, sempre gerando uma era 
civilizatória bem caracterizada e distinta das anteriores. Isso dá-se dessa forma porque 
cada lógica mais complexa permite uma compreensão mais completa da natureza e da 
realidade e, assim, ficam viabilizadas atitudes mais ajustadas e adequadas. Um estudo 
mais detido da história do discernimento e da sua relação com as eras civilizatórias 
catalogadas pela historiografia encontra-se disponível na obra Platão e a lenda do quinto 
império (Rodrigues, Rubi; Rodrigues, Jônatas, 2024). 

Nesta ocasião, pensamos que basta evidenciar que a Equação da Existência que 
define a natureza do mundo relativo também determina o curso da história, ainda que 
não defina quem será o vencedor de uma batalha em particular, possivelmente porque o 

 
15 Os círculos concêntricos procuram evidenciar que o discernimento surge pequeno e precário com a 

lógica 1 e vai expandindo-se, paulatinamente, até atingir a lógica 5, que completará o domínio pleno da 
razão e a realização do projeto humano, projeto este que se distingue na natureza justamente pela 
presença da razão. Com o domínio da lógica 5, o homem estará apto a usar todos os recursos 
inferenciais que instrumentalizam a sua mente. 



24 

seu resultado apenas produza efeitos localizados e não altere o curso geral da história no 
longo prazo. Apesar de não entrarmos, nesta oportunidade, nos detalhes das demais 
lógicas e dos respectivos modos de ser e de viver, não podemos deixar de ressaltar que o 
modelo da Equação da Existência, ao revelar a estrutura ontológica da existência, 
possibilita tanto a descrição de uma história do discernimento como indica que, estando 
a humanidade, presentemente, na quarta era dita Pós-Moderna, está também às portas 
de uma quinta nova era patrocinada por uma visão e um pensamento capaz de 
vislumbrar a totalidade dos fenômenos, sob o patrocínio de uma lógica complementar e 
unificante, que tende para a unidade e que, para esse fim, precisa reunir e harmonizar 
todos os elementos integrantes dos fenômenos, sejam eles quais forem, para instituir 
uma existência estabilizada e unitária. Essa visão do todo somente resulta possibilitada 
pelo domínio da Equação da Existência ou da inteligência criativa de quem estamos 
tratando neste estudo, cuja estrutura formal posiciona a instância de totalidade na quinta 
instância da equação e define tanto o seu conteúdo ôntico como o seu papel funcional. 

A ação reguladora da natureza não para por aqui e, caso se abra ainda mais o 
foco de nossas considerações, veremos que compreensões mais amplas descortinam-
se. Na Figura 3, contemplamos, em traços largos, a história da civilização humana, que é 
também a história da realização do projeto humano de conquista da razão. Precisamos 
ter em conta, entretanto, que o projeto humano inscreve-se dentro de um processo mais 
amplo de evolução do universo e da natureza como um todo. Sendo assim, podemos 
usar o mesmo modelo da Equação da Existência como referência e, ampliando o foco 
das nossas considerações para um plano superior, verificar como essa história humana 
encaixa-se nele e que percepções novas ficam potencializadas. Observe-se a Figura 4 a 
seguir. 

  



25 

Figura 4 – O mundo humano dentro da natureza em geral 

 

A Figura 4 foi gerada para um trabalho intitulado Uma visão metafísica sobre o 
paraíso, que tentou harmonizar a visão do cristianismo sobre a origem do mundo com a 
visão da ciência a respeito dessa questão, sob o olhar mais amplo da metafísica, que, 
por princípio, deve compreender e entender todas as visões16. Apesar disso, ele serve 
como uma luva aos nossos propósitos aqui, particularmente porque a religião também 
relata, ao seu modo, o processo de criação do mundo e dos homens, usando para isso a 
metáfora do Paraíso. Veremos que a visão da ciência não conflita com o que diz a religião, 
apenas utiliza termos distintos. 

A perspectiva metafisica impõe um princípio necessário designado por uno, e a 
religião denomina-o de Deus. Os dois modos de olhar têm concepções distintas sobre o 
que seja esse princípio, mas ambos concordam que ele é o princípio de todas as coisas 
e que constitui uma existência absoluta que transcende o nosso mundo relativo. Esse 

 
16 Uma das consequências da perspectiva metafísica é a compreensão da presença universal de um 

impulso natural para a complexidade, permeando tudo. Com isso, quando estudamos o início da 
civilização e não encontramos registros escritos, mas apenas lendas e relatos míticos, somos levados a 
considerar seriamente o que essas lendas e esses mitos contam, dado que a escrita não estava 
disponível. Dessa forma, também convém considerar devidamente os registros bíblicos feitos em época 
na qual predominava o simbólico, poucas pessoas dominavam a escrita e o espírito da época era 
místico. Portanto, embora esses registros iniciais estejam impregnados de metáforas, parábolas e 
expressões simbólicas, devem conter, certamente, informações preciosas e verdadeiras, razão pela 
qual merecem toda a nossa atenção.  



26 

acordo é suficiente para colocá-lo na base do nosso esquema e indicar, por meio de 
setas, que tudo a mais deriva desse princípio. Como já esclarecido anteriormente, essas 
setas indicam um caminho de construção de complexidade organizativa crescente.  

Depois do âmbito base que contempla o princípio, temos, no esquema, um 
segundo âmbito destinado a contemplar a natureza desprovida de consciência, que 
corresponde ou pode ser assimilado ao Paraíso do relato bíblico. Como a ciência ensina, 
a primeira ocorrência universal que brota do “vácuo cósmico” é a energia, cuja 
aglutinação em larga escala possibilita o surgimento das fornalhas cósmicas chamadas 
estrelas. Ainda segundo a ciência, é nas fornalhas cósmicas que são gestados os átomos 
mais pesados que, depois, são expelidos como impurezas e continuam orbitando ao 
redor da estrela como planetas. Nos âmbitos dos planetas, a ciência classifica as 
ocorrências em camadas, segundo a complexidade organizativa presente, restando, no 
nosso caso, a identificação de um reino mineral, de um reino vegetal e de um reino 
animal. Nesse contexto, fica comprovado que todo o processo de criação da existência 
realiza-se sob um impulso universal para a crescente complexidade organizativa, 
orientado do simples para o complexo.  

O impulso para a complexidade permeia toda a natureza criada e pode ser 
reconhecido em todas as camadas fenomênicas. O mundo mineral suporta e alimenta o 
mundo vegetal, e, com isso, os seus sais e minerais “evoluem” para a camada 
fenomênica mais informada dos vegetais. Os vegetais, por sua vez, alimentam o mundo 
animal com seus frutos e suas fibras que, nesse ato, transitam para a camada 
fenomênica seguinte em densidade informacional e passam a integrar o mundo animal. 
No próprio mundo animal, carnívoros destacam-se de herbívoros, configurando uma 
camada animal organicamente superior, aproveitando a proteína dos vegetarianos, para 
conquistar organismos melhores ou mais poderosos. Segundo a Antropologia, essa 
escalada organizativa culmina em uma espécie superior singular – a hominídea.  

A espécie hominídea apresenta um organismo desprovido dos recursos de 
sobrevivência que instrumentalizam animais inferiores na escala evolutiva e que lhes 
conferem vantagens ou aptidões competitivas na disputa por alimento e na autodefesa. 
Com boca pequena, sem presas para rasgar, sem garras nas mãos, sem cascos nos pés, 
sem chifres para atacar, sem couraça protetora e gerando filhotes lerdos e dependentes, 
o hominídeo deve ter sido, por milênios, a caça predileta dos carnívoros, contra os quais 
se revelava incapaz, de modo que lhe restavam apenas as opções de fugir ou de se pôr a 
salvo. Em virtude de viverem em grupo, pode-se inferir que presenciaram, incontáveis 
vezes, membros do grupo e os próprios filhos serem trucidados, impondo-lhes cavalares 
doses de adrenalina, além de medo, de terror e de sentimentos de inferioridade e de 
impotência.  

O despreparo do hominídeo para a luta selvagem pela sobrevivência, à primeira 
vista, ensejaria colocá-lo na escala evolutiva entre os herbívoros e os carnívoros; no 
entanto, a Antropologia coloca-o no topo da escala, considerando-se o desfecho 
conhecido: as desvantagens orgânicas na luta pela sobrevivência em ambiente selvagem 



27 

geraram, em contrapartida, as pressões existenciais que ensejaram o despertar da 
consciência e a evolução para uma nova espécie – o Homo sapiens. 

A transição de hominídeo para Homo sapiens representa um salto de 
envergadura, em termos evolutivos, e, em nosso esquema referencial, indica a 
inauguração ou o advento do mundo humano. Como é de conhecimento geral, os 
animais percebem as coisas circundantes e, nesse sentido, sabem, mas, tal como o 
hominídeo, não se dão conta disso. O homem destaca-se deles, então, não por saber, 
mas por saber que sabe. Psicologicamente, esse resultado resulta de uma inferência de 
autoconsciência, uma inferência cujo objeto não é um fenômeno externo, mas, sim, a 
própria consciência. Algo que os demais animais não conseguem realizar, e o hominídeo 
também não realizava, o que implica considerar que o hominídeo não tinha consciência 
dos seus atos e não meditava a respeito deles. Portanto, no Paraíso, apesar de existir 
mortes, não existia pecado. 

Metaforicamente, essa passagem do Paraíso para o mundo humano é descrita 
na cultura de diferentes formas. Em particular, agrada-nos uma descrição antiga, de 
antes do surgimento da escrita, segundo a qual, conforme reza certa lenda, em priscas 
eras, uma deusa, apiedando-se do destino dos homens, presenteou-os com a 
capacidade de pensar. Uma versão mais conhecida é aquela, segundo a qual, uma 
serpente teria dado a um casal – Adão e Eva – uma maçã mágica que tinha o poder de 
habilitá-los a pensar tal e qual fazia Deus, o criador do Paraíso. Ambas as descrições são 
adequadas em determinadas condições de entendimento. A questão mais relevante 
aqui seria saber se convém-nos entender essa passagem como expulsão do Paraíso ou 
se devemos entendê-la como conquista da humanidade. 

De qualquer forma, uma vez inaugurado o mundo dos homens e desviados estes 
do destino inevitável de extinção dos hominídeos, o homem constatou que ainda não 
estava completamente a salvo e que as novas circunstâncias ofereciam tanto 
habilidades como desafios inusitados, igualmente decisivos para a sua sobrevivência. A 
nova habilidade inferencial lhe possibilitava interpretar e entender, e a condição gregária 
estrutural impunha-lhe necessária convivência com seus pares, a fim de capitalizar as 
conveniências da ação coletiva coordenada, que amplificava a sua força e a sua 
capacidade de sobreviver. Nessas circunstâncias, as leis naturais vigentes no Paraíso, 
que regulavam as suas relações para com a natureza em geral, precisavam ser 
ponderadas quando aplicadas ao convívio social do grupo, de sorte a ser preservada a 
coesão interna indispensável para a manutenção do potencial coletivo. A solução 
encontrada foi o estabelecimento de regras de convivência que, sinteticamente, 
designamos por ética. 

Posto o homem dotado de razão, com as interpretações decorrentes e as regras 
de sobrevivência, estavam assentadas as bases para um ciclo existencial exitoso para a 
nova espécie, exceto por um detalhe. Ocorre que a capacidade de discernimento, em 
consonância com as leis universais, não constitui um presente pronto e acabado da 
natureza, mas uma habilidade incipiente que precisa ser desenvolvida e aperfeiçoada no 
decorrer do tempo. Assim como o restante da natureza, a razão também estende-se do 
simples para o complexo, e, dada a complexidade crescente da natureza, resta evidente 
que a qualidade da interpretação torna-se crescentemente aderente à realidade, na 



28 

medida do aperfeiçoamento da capacidade interpretativa. Em consequência, a 
capacidade de discernimento e o entendimento do mundo e das circunstâncias também 
evoluem e mostram-se crescentemente aderentes à realidade, partindo de um ponto 
inicial decididamente precário, longe de corresponder à real compleição da natureza. O 
resultado dessa precariedade interpretativa encontra-se exaustivamente registrado na 
história, na forma de incontável rosário de conflitos e de tragédias que se prolongam até os 
nossos dias. 

Com esse percurso descritivo, chegamos ao processo civilizatório possibilitado 
pela evolução do discernimento, conforme indicado na Figura 3, e somos levados a 
perceber que, atualmente, a humanidade encontra-se na quarta grande era evolutiva. 
Considerando que o Período Imperial durou aproximadamente dez mil anos, que a Idade 
Média durou mil anos, a Modernidade, quatrocentos, e a Pós-Modernidade já se estende 
por mais de cem, indicando um processo crescentemente acelerado de evolução, não 
precisamos ser gênios para perceber que a quinta era já está despontando, desafiando 
as cabeças mais prudentes a se prepararem e se habilitarem para enfrentar o novo 
mundo que está chegando e, quem sabe, converter-se em indutoras dessas mudanças. 

Essa não é, porém, a lição mais importante que a Figura 4 disponibiliza. A 
superação ou a expulsão do Paraíso, caracterizada como despertar da consciência, 
indica-nos que não há retorno possível sem abdicar da razão. Resta-nos, portanto, a 
opção de construir um ambiente social, uma civilização, na qual os humanos possam 
realizar-se plenamente, desenvolvendo as potencialidades contidas em suas almas. 
Para tanto, precisamos concluir o projeto humano iniciado com a saída do Paraíso. 
Observemos novamente a Figura 4 e percebamos que, quando olhamos para o mundo 
com a Equação da Existência e atingimos a etapa que caracterizamos como mundo 
humano, o que merece destaque nessa figura é o processo de conquista da razão pelos 
humanos. É claro que o processo também destaca as eras civilizatórias, com seus 
modos de ser e de viver típicos, mas o elemento motor retratado no esquema é a história 
da evolução do discernimento, dos sucessivos modos de pensar que viabilizam e tornam 
possíveis os modos de ser e de viver. No todo, essa etapa, que designamos por mundo 
humano, descreve a conquista da razão pelos humanos e a própria conquista de 
humanidade plena pela espécie, em processo que se completa apenas com o domínio e 
a universalização da lógica e do modo de pensar a totalidade. Essa conquista apenas 
pode ser realizada com a formalização da Equação da Existência e a formalização 
simultânea de todas as cinco lógicas, fatos que, potencialmente, tornam metódico o ato 
de pensar. Com o domínio pleno da razão, não apenas realiza-se o humano como se 
instrumentalizam os homens para a superação dos instintos e dos equívocos 
interpretativos que tanta tragédia têm causado aos povos e às nações ao longo da 
história. Não se conhece quais serão as soluções de organização social que a quinta era 
vai adotar, mas já está entendido que será uma era pós-ideológica, conforme defendido 
em outro trabalho (Rodrigues, Rubi; Rodrigues, Jônatas, 2024). 

Quanto à dimensão prática desse conhecimento, sabemos que o destino dos 
povos é determinado pelas suas elites políticas, e estas, particularmente no Brasil, não 
se têm destacado pelo apuro intelectual, aspecto não considerado como critério de 
seleção dos candidatos. A par disso, o projeto dos Estados Modernos e suas atualizações 



29 

não têm aportado avanços significativos sobre o projeto de Montesquieu plasmado na 
era Moderna e preserva, particularmente no Ocidente, o caráter monárquico do governo, 
em contradição com as intenções democráticas oficialmente apregoadas. De outro lado, 
o sucesso da ciência, da tecnologia e da produção modernas tem amplificado o valor da 
economia e produzido um espírito consumista voltado para bens materiais. Em contraste 
com tudo isso, a circulação de informações pelas redes sociais tem ensejado 
crescimento da capacidade crítica da população e revelado a predominância de índole 
patrimonialista nos agentes públicos encarregados da gestão do estado, aumentando as 
críticas e colocando em crise não apenas o modelo moderno de estado, mas também o 
próprio conceito de democracia. 

Entretanto, quando se olha o mundo pelo prisma da Equação da Existência, com 
ajuda da Figura 4, verifica-se que tanto a realização plena do projeto humano quanto o 
sucesso existencial de cada indivíduo dependem simplesmente da conquista plena da 
razão, da racionalidade e da capacidade pessoal de discernimento, propiciadas pelo 
domínio da lógica e do pensamento da totalidade. Dado que esse conhecimento já está 
disponível, ele pode ser ensinado, transmitido e universalizado em uma população, 
independentemente da quantidade de riqueza econômica disponível. É claro que 
recursos tecnológicos facilitam e propiciam comodidades, mas não são em absoluto 
indispensáveis para que alguém conquiste a sua razão. Basta que a informação esteja 
disponível e as pessoas entendam a importância vital de dominar esse conhecimento, 
tanto para a sua realização pessoal como ser humano, como para a realização da sua 
comunidade, quer se trate de uma tribo, de uma nação ou da humanidade toda.  

Quem pode, naturalmente, encaminhar isso são as elites políticas e culturais de 
um povo e as objeções razoáveis possíveis invocarão as dificuldades de parcela da 
população para dominar e operar conceitos filosóficos. Esse argumento tem parcela de 
verdade, entretanto, também apresenta as suas fragilidades. A perspectiva metafísica não 
é estranha à cultura judaico-cristã e à religiosidade estrutural da espécie, mas a sua visada 
também implica superação de crenças e conceitos historicamente cultivados que 
envolvem custos emocionais. Na época de vigência da concepção geocêntrica, 
acreditava-se que Deus era uma exclusividade da espécie humana e, depois, foi entendido 
que Ele era criador de toda a natureza. Uma concepção atualmente universalizada, apesar 
de virtuais traumas de transição. Outra implicação que opera no mesmo sentido resulta da 
reaproximação com a natureza implícita na perspectiva metafísica. Fala-se pouco, 
atualmente, em seleção natural, mas a natureza parece não se preocupar muito com 
desperdício. Vejamos, por exemplo, as imagens a seguir, que mostram o mesmo pé de 
manga na florada e na frutificação.  



30 

  

São milhares de flores lançadas à frutificação, e apenas uma centena que 
logram frutificar. Assim, também o leitor, em um dia, foi apenas um entre milhões de 
espermatozoides disputando sobrevivência, no entanto, apenas um está lendo estas 
palavras. Isso não significa que defendamos a exclusão da palavra compaixão do 
dicionário e do convívio social, mas, sim, que cada ser que recebeu a dádiva da vida 
precisa assumir a responsabilidade pela sua condução a bom termo e que essa 
responsabilidade não pode ser transferida para terceiros, sem renunciar à dignidade 
humana. Essa circunstância nada tem a ver com o fato de sermos uma espécie gregária 
e obtermos a nossa força pela ação coletiva, pela distribuição do trabalho e pela ajuda 
mútua. O convívio social traz vantagens evidentes, mas, para sermos realistas frente à 
natureza dada, precisamos considerar que também traz responsabilidades. O universo, 
já afirmamos isso, é o local de manifestação da organização, e civilização implica 
convívio social crescentemente seguro e regras de convivência correspondentes, em 
arranjo que privilegie o sucesso civilizatório. Apenas a orientação devida das crianças, a 
partir da mais tenra idade, pode produzir esse sucesso. Viabilizar isso requer governo 
esclarecido, como já recomendava Platão, com seu rei filósofo. 

Para encerrar, voltemos à Figura 4, com um olhar panorâmico sobre ela. Se o 
modelo da Equação da Existência replica-se ao infinito na criação da existência relativa, 
essa figura mostra – no grau de abrangência adotado –, na condição de primeira etapa da 
equação, o paraíso natural e, como segunda etapa, o desenvolvimento mental do projeto 
humano. O que isso sugere? Sugere que, depois da conquista da condição humana 
plena, ainda são oferecidas mais três etapas para completar o ciclo, evidenciando que a 
conquista da humanidade plena não representará o fim da história e, além dela, são 
insinuadas mais três etapas superiores ao humano. Especular sobre o que vem a seguir, 
porém, deixamos com o leitor. 

Brasília, janeiro de 2026. 

 



31 

REFERÊNCIAS 

ACADEMIA PLATÔNICA DE BRASÍLIA. Disponível em: 
https://academiadeplatao.com.br/. 

RODRIGUES, Rubi G. A razão holística: método para o exercício da razão. Brasília: 
Thesaurus, 1999. 271 p. 

RODRIGUES, Rubi G. A teoria dos princípios... de Platão? Brasília: Thesaurus, 2016. 319 
p. 

RODRIGUES, Rubi G.; RODRIGUES, Jônatas G. Platão e a lenda do quinto império. 
Brasília: Thesaurus, 2024. 214 p. 

Créditos 

Elaboração das figuras: César Dias Ribeiro e Cecília de Oliveira Rodrigues 

Normalização textual: Cláudia Falcão 

https://academiadeplatao.com.br/

